
На правах рукописи

Силантьева Маргарита Вениаминовна

ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНАЯ ДИАЛЕКТИКА
НИКОЛАЯ БЕРДЯЕВА

КАК ФИЛОСОФСКИЙ МЕТОД

Специальность 09.00.13 - религиоведение,

философская антропология, философия культуры

АВТОРЕФЕРАТ

диссертации
на соискание ученой степени

доктора философских наук

МОСКВА
2005



Работа выполнена на кафедре теории и истории культуры факультета культуро-
логии Государственной академии славянской культуры.

Научный консультант:

Официальные оппоненты:

Ведущая организация:

доктор философских наук, профессор

Изольда Константиновна Кучмаева

доктор философских наук, профессор
Михаил Николаевич Громов
доктор философских наук, профессор
Наталья Николаевна Зарубина
доктор философских наук, профессор
Михаил Александрович Маслин

Дипломатическая академия МИД РФ,

кафедра философии и политологии

Защита состоится 20 апреля 2005 г. в 14 часов на заседании Диссерта-
ционного совета № Д 212.044.01 по присуждению ученой степени доктора наук
при Государственной академии славянской культуры.

Адрес: Москва, 125480, ул. Героев Панфиловцев, д. 39, корп. 2

С диссертацией можно ознакомиться в научной библиотеке Государствен-
ной академии славянской культуры.

Автореферат разослан 2005 г.

Ученый секретарь
Диссертационного совета № Д 212
кандидат философских наук,
профессор ГАСК



ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ

Актуальность темы исследования. Николай Александрович Бердяев, пред-
ставляя в философии свое кризисное время, оказался среди тех. кто удерживал
планку высокой культуры, - и прежде всего, культуры мышления. Актуальность его
философских изысканий выражается в своевременном обращении к «вечным»
смысложизненным вопросам в рамках новой духовной ситуации. Историческая
память «наследования»1 как определенность культурной самоидентификации при
таком обращении не только предстает как личностно значимая, - но демонстрирует
также свою «повседневность» как неповторимость сегодняшнего осуществления
социокультурного синтеза.

Позиция Бердяева явилась ярким продолжением «магистральной линии»
развития европейского знания в свете философских дискуссий XIX века. Однако
творческий потенциал идей русского мыслителя не исчерпан и в наши дни.

Последнее тем более важно, что позволяет, обращаясь к изучению философии
Бердяева, проследить истоки новейшего «кризиса сознания»2, сопряженного с сис-
темным кризисом современной культуры; а также сравнить некоторые его частные
исторические результаты (такие, например, как философия постмодернизма) с воз-
можными моделями развития духовной ситуации, которые были в свое время ука-
заны Бердяевым. Все это, в свою очередь, позволяет произвести взвешенную оценку
современности, в том числе и с точки зрения перспектив ее развития.

С другой стороны, проблема соотношения онтологического фундамента
философствования - и метода (пути и способа) философского рассуждения, Бердяе-
вым не только поставлена, но и блестяще решена. Выявление оснований, на которых
строится данное решение, помогает глубже разобраться с общей задачей соотноше-
ния «основ» и «изменений». В том числе позволяет выяснить соотношение традиции
и инновации в культуре, что является актуальнейшей задачей современной филосо-
фии (особенно в свете нарастания интереса к компаративистской проблематике в
связи с усилением глобализационых процессов3).

Степень научной разработанности темы
Николай Бердяев - один из самых изучаемых представителей русской

философии4. И это неслучайно5. Его работы, в соответствии с учебной программой



по философии, читают многие первокурсники российских вузов. Его книги изда-
вались и издаются в России и за рубежом. Профессора философии и богословия, и
просто образованные люди, приводят цитаты из его трудов, сверяя современное по-
нимание основных философских проблем с камертоном его исканий и рассуждений \

Трактовки позиции Бердяева при этом множественны и неоднозначны. Так,
говоря об одиозных идеологических оценках, нельзя не упомянуть широко извест-
ную в свое время книгу В.А. Кувакина, пестрящую идеологическими штампами и
почти лишенную обращений к концепции самого Бердяева7.

Анализируя подобные источники, М.Н. Занятова, известный специалист по твор-
честву Бердяева, отмечала несколько лет назад: «В отличие от «разоблачительного
стиля» работ этих авторов (к ним следует присоединить также суждения о филосо-
фии Бердяева А. Сухова, В. Барабанова, Э. Матушчика), критика идей Бердяева со
стороны представителей русского зарубежья (В. Зеньковского, Н. Полторацкого,
Г. Федотова, С. Левицского, В. Иванова, И. Ильина) отличается глубокомысленно-
стью, доброжелательностью и объективностью»*.

Последнее утверждение требует, однако, известного уточнения. Существует дав-
няя традиция критики позиции Н.А. Бердяева со стороны религиозного фундамента-
лизма. Сюда следует отнести, прежде всего, точку зрения такого выдающегося уче-
ного и педагога, как В.В. Зеньковский, резко отрицательно относившегося к Бердяеву
как религиозному модернисту, подрывающему основы христианской ортодоксии 9.
В наши дни сходную позицию занимает известный философ и публицист Р. Галь-
цева 10.



Другой лагерь непримиримых критиков Бердяева - «фундаменталисты»
философские, категорически отрицающие возможность пересечения идей и языка
религии с идеями и языком философии ". В их числе- не только русский неокантиа-
нец Г.Шпет, известный, в частности, придуманным им прозвищем «белибердяев»,
и «экстремальный» экзистенциалист (и друг Бердяева) Л. Шестов, пользовавшийся
огромным успехом и влиянием - как в России, так и на Западе | 2; - но и наш совре-
менник И.И. Евлампиев, чей обширный труд по истории русской философии
«Русская метафизика в поисках Абсолюта», не успев выйти из печати, всерьез претен-
дует на то, чтобы стать классическим 13. В отличие от религиозных фундаменталистов,
их философские оппоненты полагают, что Бердяев как раз излишне ортодоксален —
в смысле своей привязанности к идее религиозных истоков философии u и свободы
использования религиозных понятий, - наряду с «сугубо философскими».

Обе эти крайности, демонстрирующие широту возможностей интерпретации
(особенно взятые в контексте собственно бердяевской философии), весьма показа-
тельны. Действительно, его позиция и должна вызывать раздражение у тех, кто
трактует философию как фиксированный набор ценных идей, которые не могут и
не должны развиваться далее 15.

Отказ значительной части авторов идти в анализе работ Бердяева дальше одно-
сторонней критичности предстает, таким образом, прежде всего как нежелание отка-
заться от привычных стереотипов. Такое нежелание диктуется многими факторами.
По мысли Бердяева, главный из них - определенная онтологическая позиция
человека, «сбившая» его оптику и заставляющая его ориентироваться в системе
ложных фиксированных приоритетов.

Справедливости ради следует отметить, что в литературе имеются и более
взвешенные подходы к наследию Бердяева. В их числе — попытки рассмотреть его
труды сквозь призму какой-либо одной, - но, по мнению авторов, важной и ценной
(хотя и спорной) — идеи. Так, например, П.П. Гайденко, цитируя известное высказы-
вание самого Бердяева, утверждает, что «принципиально не-академичная» мысль



философа идет по пути «субъективности» и «эмоциональной пристрастности»,
решая задачу создания идейной автобиографии без привлечения «последовательного
доказательства определенного тезиса», «разработки системного понятийного
аппарата» и «выстраивания непротиворечивого учения» | 6. М.Н. Громов считает, что
основной заслугой Бердяева является попытка «рассмотреть человека через
человека», роднящая его философию с древнерусской философской мыслью, в свою
очередь тесно связанной с культурой Византии 17. Н.В. Мотрошилова полагает, что
провозглашенный Бердяевым «разрыв с культурой», продолжающий идеи Ницше и
Маркса, изначально обречен на философскую неудачу, хотя и имеет определенный
философский смысл 1 8 .0.В. Козлова говорит о творчестве Бердяева как о «филосо-
фии свободы», перекликаясь с оценками такого признанного исследователя
творчества Бердяева, как А.А. Ермичёв | 9 .

Примером критического отношения к установившимся «односторонностям» в
восприятии идей Н.А. Бердяева может служить дискуссия по поводу возможных
трактовок идей Бердяева между «бердяеведом» Дж. Макленом и американским
теологом Д.Р. Гриффином 2 0. Наличие подобных дискуссий, помимо прочего,
показывает, что интерес к «стилю» рассуждений Бердяева - отнюдь не случайная
тема. Она значительным образом связана с проблематикой, на которую направлено
внимание и самого Бердяева, и исследователей его творчества.

В дополнение к сказанному следует отметить, что в исследовательской лите-
ратуре, посвященной Бердяеву, существуют также очень удачные в дидактическом
смысле работы, стремящиеся отразить эволюцию его взглядов в контексте жизни и
творческих исканий. Примером здесь может служить книга Н.К. Дмитриевой и
А.П. Моисеевой 2 1, в которой развернутая биографическая справка снабжена
добросовестной работой современных интерпретаторов (еще не отошедших, —
видимо, по зову сердца,-от установочных требований марксизма-ленинизма, однако
честно стремящихся преодолеть их «дамоклов меч» - там, где осознается его непо-
средственное — и неуместное, по мысли авторов, - влияние). В этом же ряду стоит
предельно нейтральный в оценочном смысле (и в то же время научно и философски
точный) анализ философских взглядов Бердяева, предпринятый в коллективной
работе «История русской философии» под редакцией М.А. Маслина. Здесь Бердяев
характеризуется как глубокий мыслитель, чья «парадоксальная манера философ-
ствования» была связана с той личной взволнованностью и эмоциональной вырази-



тельностью. которые вообще характерны для представителей экзистенциализма и
персонализма (в том числе и на Западе)22. Высказывается мысль, что указанная
особенность не перечеркивает рационализм рассуждения как таковой, но требует
нового его прочтения.

Как целостный и несомненно творческий можно охарактеризовать подход к
философии Бердяева со стороны такого известного исследователя, как В.В. Сер-
биненко. В своих многочисленных книгах и статьях этот автор часто ссылается на
положения бердяевского экзистенциализма и персонализма23, привлекая их к продук-
тивной оценке современных процессов. При этом подчеркивается, что русская
религиозная историософия в целом не есть некий раритет, позволяющий игровым
образом соотносить сегодняшние реалии - с «уходящей или уже ушедшей» архаикой.
Напротив, религиозная философия (будучи «по определению» политически не
ангажированной и ориентированной только на истину) позволяет находить довольно
точные политические «решения» там, где «тормозит» аппарат науки, ангажированной
«реализмом» здравого смысла (например, социологии или футурологии)24.

Целостным подходом и глубиной философского рассмотрения отличаются также
работы Т.А. Кузьминой 2\ Л. Полякова26 и М.А. Маслина27, посвященные исследо-
ванию философии Бердяева.

При всей «разноголосице философских суждений», высказанных по поводу
наследия русского философа, несомненным достоинством всех перечисленных
выше работ и демонстрируемых в них подходов является ярко выраженное стремле-
ние авторов к систематизации и иной научной обработке наследия русского филосо-
фа. Собственно историко-философский анализ здесь дополняется анализом фило-
софским, а иногда - богословским, социально-философским и т.д. Критичность,
развитая в рассмотренных работах, также имеет свою положительную сторону: она
заставляет читателя более пристально остановиться на подлинных проблемах,
развернутых в философии Бердяева, увязывая их с общим контекстом непонимания,
свойственным нашему времени. Вспомним: по мысли, разделяемой представителями
целого спектра философских направлений второй половины XIX - первой половины



XX века, непонимание - первый шаг к пониманию. По мысли же Бердяева, только
через ломку стереотипов можно выйти в «открытость» смыслового поля экзис-
тенции.

Духовный потенциал взглядов русского философа таков, что они вбирают в себя
все критические замечания, - не «сворачиваясь», а «разворачиваясь» в огне такого
спора. Поэтому именно яркие критические идеи были для самого Бердяева (и оста-
ются сейчас - в рамках его метода) стимулом дальнейшего углубления собственных
поисков, дальнейшей проработки их модификаций, требуемых конкретной ситуа-
цией и заложенных изначально в «алгоритме» бердяевского философствования.
Можно сказать, что, указывая на проблему, критика выявляет скрытый в обычном
плавном течении размышлений полярный духовный процесс: с одной стороны, это
«проблематизация» действительности, заданная ракурсом понимания самого
Бердяева; с другой - актуализация проблем «жизненного мира» (Гуссерль) той
личности, которая данную критику осуществляет. Таким образом, именно анализ
критических работ дает наиболее обширное поле уточнения интерпретаций,
углубляющее не только наше понимание некоего абстрактного философского метода,
- но углубляющее понимание человеком «себя, мира и своего места в нем» (Бердяев).

При всех положительных чертах описанные выше подходы имеют свои
недостатки. Один из них уже был указан ранее. Это - часто встречающаяся одно-
сторонность в анализе философского наследия Н.А. Бердяева, вытекающая из нечут-
кости к основным интуициям русского философа со стороны научно ориенти-
рованных авторов. Попытки избавиться от такой односторонности, в свою очередь,
чреваты сведением исследования к дидактическому пересказу его идей. Однако осно-
вание неизбежной в этом случае систематизации всякий раз оказывается внешним
по отношению к самим этим идеям; а значит, их искажение становится неизбежным.
Стремясь к научности, автор «систематизирующего» исследования невольно
переносит центр своего внимания на изучение «диспозиции» бердяевского изло-
жения, теряя из виду собственно предмет его философского интереса - культуру
как сложный динамический процесс. И если для частных гуманитарных наук
подобное смещение в ряде случаев вполне допустимо 28, то в случае исследования в
рамках философии культуры оно заметно искажает картину, вызывая недопустимое
смещение акцентов.

В свою очередь, собственно философский анализ позиции Бердяева, как
правило, лишь вскользь затрагивает его метод, указывая на стремление философа
опираться в своих рассуждениях на выявление духовных оснований всякого явления,
избегая при этом наукообразного изложения полученных выводов. Часто разделяя
установки философии Бердяева, эти авторы предпочитают оставлять «за кадром»
основания самой бердяевской философии, апеллируя к ним как к чему-то заранее
известному либо вообще не подлежащему процедуре дополнительного прояснения.
При всей своей деликатности, данная позиция, на наш взгляд, должна быть скоррек-
тирована именно с точки зрения более последовательного проведения своих же
собственных установок.



Примечательно, что в философско-богословской среде, в свою очередь, сущест-
вует целый ряд «пробердяевских» подходов. К ним, прежде всего, следует отнести
суждения такого столпа истории богословия и философии, как Г. Флоровский 2 9: в
«Путях русского богословия» из философов чаще, чем Бердяев, им упоминаются
только Шеллинг и Л.Н. Толстой. Многие главы этого сочинения начинаются с отсыл-
ки к тем или иным высказываниям Бердяева, которые помогают на сущностном
уровне структурировать обширный материал современного религиозного процесса.
С нескрываемой симпатией Флоровский высказывается об исканиях Бердяева «в
сторону православия», опираясь, очевидно, на критику Бердяевым обрядоверия30

и его рассуждения о «церкви, сохранившей святыню»31. Известно, что сам Николай
Александрович откликнулся на упомянутую работу о. Г. Флоровского довольно рез-
кой рецензией. Однако это не помешало истории сделать «обратный ход», превратив
«Пути русского богословия» в аргумент защиты их строгого критика...

К группе сочинений, представленных трудом Флоровского, можно также отнести
философско-религиозное творчество такого выдающегося деятеля современной
РПЦ, как Антоний Сурожский (Блюм)32.

Особого рассмотрения заслуживают новейшие изыскания таких современных ав-
торов, как В.В. Бондаренко, Ю.В. Дубниченко. С.С. Неретина, Н.А. Куценко, В.В. Лях,
Л.Ю. Мещерякова, А.Г. Мысливченко, В.Б. Окороков, Л.В. Полякова, А.В. Сундеева,
Т.Д. Суходуб, Д.П. Сысоев, С.А. Титаренко, Г.Г. Филимонов, В.Н. Шаповал и др. Все
они добросовестно исследуют особенности философии Бердяева, различные теоре-
тические и прикладные аспекты его творчества; выявляют актуальность подходов,
заявленных этой философией, в наши дни. Отрадная тенденция бережного обращения
с философскими находками Бердяева и его основными интуициями составляет реальную
ценность данных исследований. В них также намечается тенденция к целостному
анализу творческого наследия русского философа, дающая возможность определить
действительное место позиции Бердяева в истории современной мысли, показать ее
роль в развитии не только личного самосознания, но и самосознания культуры в целом.

Так кто же такой Николай Бердяев?
Религиозный модернист, философскими уловками пытающийся маскировать

откровенно новую трактовку христианства как «религии духа»? Или ярый ортодокс,
всеми силами стремящийся спасти уходящую эпоху веры в трансцендентное путем
«легких» (и не очень) инноваций?

Может быть, он - последний философ-классик, чьими усилиями, пусть ценой
уступок «поправкам» иррационализма, удастся «спасти» место разума в жизни
человека? Или он - предвестник постмодернизма с его идеей предвечного хаоса,
который «глубже» Бога?



Каждая из упомянутых выше работ отстаивает ту или иную точку зрения, не
останавливаясь отдельно на проблеме «самопротиворечивости» бердяевских текс-
тов и действительных причинах подобного явления. Очень уж необычным для фило-
софа кажется такое качество.

Таким образом, рассмотрение исследований, посвященных творчеству Бердяева,
показывает, что наследие этого автора еще не обрело своего достойного места в
ряду других философских событий, оставивших значительный след в истории
философии и культуры, как русской, так и мировой. При этом центральным пунктом,
который пока не нашел отражения, видится идея экзистенциальной диалектики
как метода философии, обойденная вниманием современных аналитиков так же,
как и их коллег в прошлом.

Объект исследования. Объектом исследования выступает современное
состояние культуры в аспекте особого - философского - анализа этого состояния.

Предмет исследования в данной диссертации — экзистенциальная диалектика
Н. Бердяева. Являясь важной стороной объекта исследования, философский метод
Бердяева демонстрирует тем самым свою жизнеспособность и значимость в куль-
туре. Сложные взаимосвязи и взаимозависимости (отчетливо обозначившиеся в
свете такого подхода, который интересуется местом и ролью экзистенциальной
диалектики не абстрактно, - вообще, - а с точки зрения особенностей существования
современного общества), составляют те узловые линии, по которым оказывается
возможным проследить функциональное состояние предмета исследования.

Гипотеза, принятая в данном исследовании в качестве его отправной точки,
состоит в том, что экзистенциальная диалектика Николая Бердяева представляет
собой современную модификацию общефилософского метода, который опреде-
ленным образом трансформируется в истории культуры в зависимости от социо-
культурного контекста, определяемого, в свою очередь, духовным состоянием лич-
ностей, составляющих общество.

Цель исследования состоит в том, чтобы выявить креативный потенциал
экзистенциальной диалектики применительно к комплексному исследованию
современного системного кризиса культуры, истоки которого усматриваются в
определенных интенциях (установках) сознания ее представителей. Философский
анализ этих истоков, а также их проекций в современной культуре должен помочь в
уяснении доминирующих и рецессивных тенденций развития, в установлении четких
ориентиров дальнейшего существования «человека культурного».

Задачи исследования. Достижение поставленной цели предполагает решение
следующих задач:

- установить существенные особенности экзистенциальной диалектики как
философского подхода к анализу ключевых проблем современности;

- выявить ее отличие от иных подходов (как предшествовавших экзистенциаль-
ной диалектике, так и возникший позднее), основываясь на сравнительном анализе
их интенциональных составляющих;

- показать проективную мощь идей экзистенциальной диалектики, ее «распреде-
ляющую активность», позволяющую структурировать информацию и тем самым
задающую модель «самонастройки» сознания, весьма востребованную современной
культурой;



- указать тождественно-различные черты философского метода в его отличии
от jpyt и\ познавательных приемов, учитывая преемственность экзистенциальной
диалектики по отношению к основному руслу философских поисков - и, одновре-
менно, ее своеобразие в рамках этого русла;

- произвести оценку доминирующих и рецессивных тенденций в современной
культуре с точки зрения их аксиологической значимости;

- дать интегральный «прогноз» возможных путей развития культуры с точки
зрения их преломления в дифференциально-личном сознании;

- стереоскопически обозначить узловые «линии разлома» современной культуры
в контексте их анализа с диаметрально противоположных точек зрения (пост-
модернизм и экзистенциальная диалектика);

- определить роль и место экзистенциальной диалектики в анализе проблем
современной культуры, показывая основания того процесса, в силу которого имеет
место феномен возрастания степени актуальности экзистенциальной диалектики
по мере временного удаления от «точки» ее концептуализации.

Научная новизна диссертации определяется актуальностью проблем, которые
в ней анализируются, а также новым ракурсом их рассмотрения, предложенным
автором.

1. В работе выявлена и исследована та роль, которую играет философия как
особый способ познания в рамках современной культуры. Показано, что философ-
ское самосознание культуры, опираясь на ее традиционные архетипы, остается, тем
не менее, творческим процессом, в ходе которого диалектически решается проблема
отношения личного и социального, особенного и общего.

2. Раскрыта концептуальная основа философии Бердяева, «восстанавливающая»
античную парадигму философствования как дела спасения, не отменяющего, но и
не подменяющего религиозные искания личности и социума. Дается сравнительный
анализ взаимодействия религиозной и философской составляющей в рамках интег-
рального познавательного синтеза, в равной мере свойственного античной и совре-
менной культуре.

3. Показано единство сугубо философского и методологического аспектов экзис-
тенциальной диалектики Н. Бердяева, выявление которого призвано обеспечить обо-
снованное обращение современной философии к такому серьезному варианту
«новой рациональности», которым является экзистенциальная диалектика.

4. Исследованы истоки данного направления и его методологические возмож-
ности с точки зрения конкретной включенности в процесс формирования ценност-
ных ориентации и более глубоких установок сознания современного человека.

5. Изучена структура метода экзистенциальной диалектики, выявлены ее
особенности в контексте «языковых практик» современности. Показана исходная
установка экзистенциальной диалектики, соединяющая в процессе рассмотрения
глубинное логическое основание аксиологических единиц и их конкретное жизнен-
ное существование в динамике межличностных отношений.

6. Рассмотрены и типологизированы особенности философствования экзистен-
циально-диалектического образца по отношению к иным формам философствования.

7. Определены параметры взаимодействия «ядра существования» по отношению
к его «объективациям». Отмечено, что объективация не совпадает с воплощенностью,



а возникает как дефект проекции существования в «искаженной среде», разделенной
со своим логико-онтологическим источником и противопоставленной ему как
единственно подлинная реальность. Причина такого разделения усматривается Бер-
дяевым в дефекте воли; однако замкнутый круг, возникающий при таком понимании
причины зла, может и должен быть разорван на основании конкретно-ситуативной
«встречи с добром», непререкаемо утверждающей его действительное существование.

8. Введены в научный оборот конкретные «приемы» экзистенциальной диа-
лектики, питающие искомый «интенциональный поворот» сознания, и дающие (в
сочетании с ним) возможность обновления действительной жизни человека. Подоб-
ное обновление призвано преодолеть объективацию как смертельно опасное для
культуры статическое состояние, в равной мере недопустимое как на уровне личного
существования, так и на уровне существования конкретно-родового.

9. Определены перспективы экзистенциальной диалектики в анализе глобализа-
ционных процессов, прежде всего, в аспекте анализа современного коммуникатив-
ного пространства и проблем, сопряженных с ним.

10. Продемонстрировано своеобразие идентификации русской культуры с точки
зрения философии языка и его креативных возможностей в современной культуре.

11. В свете экзистенциальной диалектики получено заключение о характере
динамики «хаотизации» культуры наряду с «антиэнтропийными» тенденциями в ней.

- 12. Произведен анализ духовных оснований культуры, в том числе и современных
ее вариантов, с точки зрения экзистенциальной диалектики; сделан вывод об отсут-
ствии в настоящее время необратимости в ходе процессов условного распада культуры.

Методологическая основа исследования включает в себя, наряду с общемето-
дологическими установками (такими, как восхождение от конкретного к абстракт-
ному и от абстрактного к конкретному, принцип целостности, принцип доказатель-
ности, принцип различения тождества и др.), некоторые методологические идеи,
выработанные русской религиозной философией. В частности, речь идет о методе
соотнесения религиозного и философского подходов по принципу дополнитель-
ности (А.С. Хомяков). Также востребованными оказались «русские версии» персона-
лизма (личностно-свободное рассмотрение процессов и проблем) и экзистенциа-
лизма (метода, требующего «работы» в контексте процессов, имеющих место в
действительности). С другой стороны, методологически обосновано присутствие
самой экзистенциальной диалектики как базы для исследования самой себя. При
всей парадоксальности подобного подхода он уже получил «верительные грамоты»
философии 3\

Научная значимость работы задана ее теоретическими целями. Она состоит
в разработке целостной концепции, позволяющей проследить роль и значение
экзистенциальной диалектики в современной философии и современной культуре.
Это, в свою очередь, призвано помочь проследить судьбу России и русской культуры
как значимого фактора мировой истории и культуры. Речь идет о возрастающем



интересе к русской культуре, ее истории и современному состоянию. И этот интерес
провоцируется не только внешними факторами, - скажем, такими, как миграция
населения (особенно - в восточных районах Российской Федерации, где программы
по изучению русской православной культуры финансируются богатыми китайскими
предпринимателями; а также с разнообразными процессами, происходящими в
рамках обширной русской диаспоры на Западе и Востоке).

Внутренняя динамика нарастающего интереса к современному срезу русской
православной культуры определяется (как выражался сам Н.А. Бердяев) «глубокими
тектоническими процессами в духе». Последнее позволяет говорить о практической
значимости предпринятого исследования в сфере самопознания и самосознания
этой культуры, заданного, прежде всего, в модусе образования. Этот ресурс совре-
менного российского общества (возможно, один из немногих) вполне «конверти-
руем». А это, помимо прочего, означает его востребованность и на «внутреннем
рынке».

Таким образом, выявляя особенности философствования Н.А. Бердяева, мы тем
самым решаем вопрос налаживания многоуровневой межкультурной коммуникации,
практическое значение которого не вызывает сомнений.

Практическая значимость работы. Основные положения и результаты диссер-
тационного исследования могут быть использованы при разработке и чтении учеб-
ных курсов по философии культуры, истории русской философии, теории и истории
культуры, специальных курсов, посвященных теме «Философия и культура» и «Судь-
ба России».

Основные выводы работы могут быть использованы при исследовании «онтоло-
гии "русского зарубежья"», формировании национальной и экономической политики
в сфере межкультурной коммуникации, включая развитие контактов с соотечествен-
никами за рубежом и налаживании постоянных маршрутов «интеллектуального
туризма», основанного на изучении мест высокой духовной концентрации.

Положения диссертации могут быть использованы для выработки программ,
корректирующих реформы в сфере образования с целью приближения процесса
обучения к реализации государственных стандартов, предполагающих свободное
владение историко-философским и историко-культурным материалом с целью его
перспективного использования в практике коммуникации и общественно-полезного
саморазвития личности.

На защиту выносятся следующие положения.
1. Бердяев наследовал и развил философские подходы античности, опираясь на

ее видение не только сквозь призму «западной образованности», но, главным
образом, исходя из базовых интуиции русской религиозной философии XIX века
(прежде всего, Ф.М. Достоевского и А.С. Хомякова).

2. Важнейшее достижение философии Н.А. Бердяева-создание метода экзистен-
циальной диалектики.

3. Анализируя современное ему состояние культуры, Н.А. Бердяев сделал ряд
важных выводов, актуальных по сей день. Среди них — вывод о том, что философское
исследование динамики развертывания социокультурных процессов должно
опираться на метод соотносительного, а не сравнительного анализа; а также тот,
что сложившаяся в современной культуре ситуация обусловлена рядом кризисных

11



явлений в области культурно-национальной идентификации. Эти явления следует
описывать, учитывая их духовные основания.

4. Поставив задачу обосновать периодизацию культуры. Н. Бердяев пришел к
выводу о ритмичности, свойственной самому философскому методу как способу
постижения действительности. Эта ритмичность реализуется путем «разобъекти-
вации» процесса мышления в рамках конкретных методических решений (поиск
негативных определений, раскрытие творческой роли парадоксов в процессе позна-
ния и т.д.).

5. Оригинальный стиль мышления Н. Бердяева обладает рядом особенностей.
Среди них особое место занимает выстраивание цепочки логических повторов,
тривиальностей и парадоксов. Однако этот «набор» не есть простая констатация
несовершенства психо-физиологических механизмов, свойственных homo sapiens.
Они выражают структурные особенности диалектической логики, суть которой
ускользает от вторичного комментирования, присутствуя, тем не менее, в косвенном
способе демонстративного определения.

8. Обостренный интерес современности к проблеме «Запад-Восток» был пред-
сказан Бердяевым. В качестве ключа к разрешению данной проблемы он предложил
вариант экзистенциального персонализма, в котором парадоксальное единство обще-
го и единичного на уровне личного существования оказывается методологической
основой возможного разрешения любых межкультурных и внутрикул ьтурных конф-
ликтов.

9. Экзистенциальная диалектика Н. Бердяева решительным образом включена
в контекст общефилософских поисков российской и западной мысли. При этом ее
выводы и положения во многом опередили выводы и положения хронологических
современников, войдя в контекст проблематики «общества постмодернизма» (при
неизбежном аксиологическом конфликте с рядом положений самой «философии
постмодернизма»).

10. Особенности экзистенциальной диалектики позволяют, с одной стороны,
отнести ее к достижениям российской культуры. С другой - они говорят об изначаль-
ной включенности этой культуры в контекст сложных процессов мирового масштаба,
определяя масштабы влияния фигуры Н. Бердяева на умы современников и потомков
в России и за рубежом.

11. Экзистенциальная диалектика сознательно и довольно успешно борется со
стереотипизацией мышления, составляющей основу включенности человека в
социум и в то же время подрывающей эту основу «больным» решением вопроса о
судьбе существования, не терпящим стереотипизации.

12. Востребованность экзистенциальной диалектики как актуализации философ-
ского метода познания и существования человека в последнее время нарастает и,
видимо, будет продолжать нарастать.

Апробация работы. Основные положения и выводы диссертационного исследо-
вания докладывались и обсуждались на XXI Всемирном философском конгрессе
"Философия и общечеловеческие проблемы современности" (Стамбул, август 2003 г.),
Третьем Всероссийском философском конгрессе «Рационализм и культура на пороге
третьего тысячелетия» (Ростов-на-Дону, сентябрь 2002 г.) и Седьмом международ-
ном философско-культурологическом конгрессе «Динамика ценностных ориентации

12



в современной культуре: поиск оптимальности в экстремальных условиях» (СПб.,
август 2004 г.). Положения и выводы диссертации докладывались автором на Между-
народной конференции, посвященной 60-летию воссоздания философско! о фак\ль-
тета в стру ктуре МГУ им. М.В. Ломоносова «Человек-культура-общество»; Между-
народной научной конференции «Санкт-Петербург в диалоге цивилизаций и культур
Востока и Запада» (Санкт-Петербург, сентябрь 2003 г.); Международной конференции,
посвященной 200-летию со дня рождения А.С. Хомякова (Москва, май 2004 г.); Меж-
региональной конференции по проблемам преподавания философии для аспирантов
(Воронеж, май 2004); Международной конференции «Становление информа-
ционного общества в России: философские, политические и социокультурные
проблемы», (МИРЭА, ноябрь 2003 г.); круглом столе «Современная философия:
модернизация традиций или отказ от них?», состоявшемся на кафедре философии
Московского государственного института международных отношений (Университет)
(МГИМО) МИД РФ (Москва, июнь 2004 г.); Научно-практической конференции
«Философия в мировой политике» (Дипломатическая академия МИД РФ, ноябрь
2004 г.); Вторых Торчиновских чтениях (СПб., февраль 2005 г.) и др. Материалы
исследования обсуждались на методсеминаре кафедры философии Государственной
академии славянской культуры.

Результаты работы обсуждались на совместном заседании кафедр философии и
культурологии Государственной академии славянской культуры ГАСК (Москва, 15
декабря 2004 г.).

Основные положения и выводы диссертации нашли отражение в читаемых авто-
ром на факультете культурологии ГАСК лекционных спецкурсах «Этика творчества
Николая Бердяева», «Экзистенциальная диалектика Николая Бердяева» и «Филосо-
фия культуры Н.А. Бердяева и актуальные проблемы современности», а также в
соответствующих разделах лекций по курсам «Философии культуры», «Философии»,
«Этики» и «Русской философии».

Основное содержание диссертации отражено в 30 публикациях, включая три
монографии, общим объемом более 48 п.л.

Структура диссертации. Диссертация состоит из введения, трех глав, заклю-
чения и библиографии.

ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ ДИССЕРТАЦИИ

Во введении обоснована актуальность исследования, раскрыты основания
выбора его темы, объекта и предмета, осуществляется анализ степени разработан-
ности темы, формулируются цели и задачи диссертации, определяется избранная
методология, излагается исследовательская гипотеза и основные положения, выно-
симые на защиту. В соответствии с этим раскрывается новизна работы, отмечается
ее практическая значимость, приводится информация об апробации.

Первая глава «Поиски метода в европейской философии» содержит обзор
основных методологических подходов европейской философии с точки зрения
предложенного Бердяевым метода экзистенциальной диалектики. При этом реали-
зована задача: проследить историю узловых философских проблем как историю
философского метода- пути и способа- приближения к истине. Особое внимание

13



обращено на «орудие», использованное для решения данной задачи, -т.е. на собст-
венный метод Николая Бердяева, названный им «экзистенциальная диалектика». Путь
исканий человеческой мысли предстает, таким образом, как «суперпозиция» двух
основных векторов аналитического движения. С одной стороны, «история» рас-
смотрена сквозь призму идей, которые повлияли на творчество Николая Бердяева.
Другой призмой рассмотрения явилась позиция самого Бердяева, фокусирующая в
себе предшествующий процесс и задающая структуру его возможных интерпретаций.

Первый параграф (1.1) «Проблема рациональности европейской философ-
ской мысли» содержит анализ рассуждений Бердяева о происхождении и совре-
менном состоянии философской мысли. Для автора «Философии свободы» очевид-

• но, что общие -древнегреческие - истоки роднят культуру России и Западной Европы;
а большинство проблем, воспринимаемых как религиозно-философские, получены в
наследие обеими культурами совместно от первых веков христианства с его непростым

— и, одновременно, весьма тесным, - отношением к античности34.
Первый подраздел (1.1.1) «Античность как образец классической рацио-

нальности». Диалог философов, полагает русский мыслитель, ведется непрерывно
и «на равных» на протяжении всей истории культуры. Основание данного допущения
- признание философствования особым духовным процессом, выходящим за рамки
временного (в историческом и космическом смыслах) существования. В этом смысле
рассуждать о Платоне - значит рассуждать с Платоном, «подтягиваясь» до его уров-
ня 35. Говоря современным языком, «восстановление» действительного присутствия
такого диалога - сверхзадача рассуждений Бердяева. Она заключается в попытке
обнаружить «точку бифуркации», за которой последовало развитие Европы в cropoiry
современного кризиса. Примечательно, что автор «Экзистенциальной диалектики
божественного и человеческого» находит искомый переломный момент вовсе не в
философии Ф. Ницше, и даже не в возрожденческом антропоцентризме, - как это
принято делать в наши дни. «Проводником» «кризисности» оказывается вся чело-
веческая культура, возникшая как «буфер между человеком и Богом». Последнее
утверждение, правда, не равно отказу от «культурности» — путь варваризации есть
путь одичания человека, а не его спасения. Соответственно, методологическая реф-
лексия философии представляет собой работу по прослеживанию сложных, противо-
речивых взаимозависимостей в рамках культурогенеза, призванных не только
сберечь содержательную специфику путей развития человеческого сообщества, -
но и не утратить «знание о тайне рождения» культуры.

Русский философ полагает, что основанием античности была ориентация культу-
ры на особую способность человека, именуемую логосом, разумом. Он утверждает,
что истоки кризиса современной культуры нужно искать не в непонятно откуда
взявшемся «безбожии» и «аморализме», а в самоизменении логоса, который посте-
пенно трансформировался в ratio современного позитивизма. Путь такого «само-
изменения» и есть путь европейской философии в последние 2.5 тысячи лет. Это -
те «методологические круги», по которым двигалось самосознание европейской
культуры все это время.



Главная особенность древнегреческой философии (для Бердяева — филосо-
фии вообще) - ее установка на логичность как упорядоченность не-стихийного
происхождения.

Учитывая смещение акцентов в исторической перспективе, и то, что античность
перестала функционировать как живой культурный тип (оставаясь лишь «кон-
кретным идеалом» для — по крайней мере - некоторых этапов западноевропейской
культуры), можно сделать вывод: влияние античной парадигмы на философство-
вание последующих веков является непрямым, хотя и существенным. В соответст-
вии с этим выявлены особенности преломления античной парадигмы в средневеко-
вой и новоевропейской философии. Среди таких особенностей в первую очередь
выделяется рост рефлективной составляющей философского метода, усиление его
подчинения исходной интуиции о совершенном первоначале бытия (средневековье),
постепенно сменившееся антропоцентрической установкой (Новое время). В то же
время в работе констатировано усугубление процесса, противопоставляющего
абстракции «первоначала» и «человека», отрывающее, согласно Бердяеву, конкрет-
ное существование личности от его метафизической основы. Эти аспекты рассмат-
риваются во втором («Проблема метода средневековой христианской филосо-
фии» 1.1.2) и третьем («Проблема метода Нового времени» 1.1.3) подразделах
первого параграфа.

Особый интерес диссертанта направлен на выявление характерных черт так
называемых «переходных эпох», к которым исследователи относят, помимо элли-
низма и Возрождения, эпоху современного кризиса культуры. Изучение особенно-
стей этого периода в контексте философских исканий XIX-XX веков получило
развитие во втором параграфе первой главы (1.2) «Кризис классической рацио-
нальности (XIX-XX вв.)».

В центре внимания здесь - философский иррационализм XIX - начала XX века,
одинаково захвативший как западноевропейскую, так и русскую почву.

Первый подраздел (1.2.1) «Западный» философский модернизм XIX - начала
XX века» - посвящен экзистенциально-диалектическому анализу философии
культуры таких авторов, как С. Керкегор, К. Маркс, Ф. Ницше, 3. Фрейд. Исследо-
вание показывает, что «переключение» европейской философии на рефлексию по
поводу кризисного состояния культуры пронизывает творчество этих мыслителей.
Лейтмотив «кризиса», в свою очередь, оказывает обратное (хотя и неоднозначное)
воздействие на культуру и философию. Так, обнаруживается тематическое и содер-
жательное пересечение позиции Бердяева и европейских «буревестников», отчетливо
осознанное русским философом как один из источников его позиции.

Весьма плодотворным предстает сравнение основных линий методологической
концепции Бердяева с их аналогами в творчестве названных выше деятелей. Такое
сравнение неожиданно демонстрирует почти полный их изоморфизм — при значи-
тельной разнице оценок в суждении о конкретных истоках и перспективах развития
культуры. Оказывается, что с сугубо формальной точки зрения Бердяев достаточно
«вольно» оперирует основными положениями ницшеанского нигилизма, керкегоров-
ского экзистенциализма, марксистского позитивизма и фрейдистского психоанализа.
Фактически, он использует эти философские «форматы» как своеобразные «марке-
ры», позволяющее уточнять собственную позицию. Эта особенность философского

15



метола экзистенциальной диалектики, однако, парадоксальным образом сохраняет,
а не перечеркивает наследие указанных мыслителей: оно раскрывает свой креатив-
ный потенциал в живой дискуссии, оказавшейся возможной, несмотря на время и
расстояние.

Перечисленные выше направления трактуются Бердяевым как иррационализм,
т.е. фундаментальное переосмысление базовых особенностей античного логоса.
Определенность разума трактуется западноевропейской философией XIX - начала
XX века исключительно как его ограниченность. Ограниченность, в свою очередь,
предстает как схематичность и нежизнеспособность. Бердяев показывает «относи-
тельную правду» иррационализма, которая состоит в том, что выведение «бытова-
ния», жизни, «за скобки» смысла не может считаться оправданным. С другой сторо-
ны, усиление значения «исчисляющей» роли разума в эпоху средневековья и Нового
времени подвело культуру к предельной формализации своего понимания смысла и
своих отношений с ним, не-разумное, иррациональное, по своему существу. Пара-
докс иррационализма, таким образом, состоит в усилении - д о абсурда - установки
на «исчислимость» как основное свойство разума (не важно, принималось ли оно
«положительно», как это делал позитивизм; или признавалось негативным свойст-
вом, как в случае «философией жизни», экзистенциализмом или психоанализом).

«Прививка иррационализма», полученная культурой благодаря указанной фило-
софии, привела к осознанию невозможности свести феномен смысла ни к содержа-
тельному, ни к формальному набору параметров, некоему алгоритму, способному
раз навсегда удержать фиксированные отношения с ним.

При этом кризис, переживаемый культурой в настоящее время, осмысливается
в терминах кантовского «трансцендентального поворота» философии. С точки зре-
ния Бердяева, именно Кант, с его предельной схематизацией рациональности, открыл
дорогу иррационализму. Но именно Кант заложил фундамент иного понимания
самого разума, - по сравнению с теми «среднестатистическими» подходами к рацио-
нальности, которые существовали и существуют по сей день как симптом «кризис-
ного» ее состояния.

Отмечается, что в русской философии XIX- начала XX века лейтмотив «кризи-
са» присутствует едва ли не с более раннего времени, чем в философии западно-
европейской. Второй подраздел (1.2.2) «Русский философский модернизм "сере-
бряного века"» - подробно фиксирует проблематику кризиса культуры, развитую
русскими экзистенциалистами Ф.М. Достоевским, Л. Шестовым, а также теосо-
фами и представителями «нового религиозного сознания».

Особенность «русского» видения проблемы состоит в том, что именно представи-
тели религиозной философии (и прежде всего, «открытый» Бердяевым как незауряд-
ный философ, - а не просто публицист и проповедник, - А.С. Хомяков36) настоя-
тельно отмежевывались от «стандартного» сведения разума к нежизнеспособной
схематизации. Причем ссылаясь на традицию отечественной мысли, уходящую
корнями в святоотеческую литературу и ее философскую «пролегомену» - филосо-
фию Древней Греции37.



Именно благодаря неоднородности подходов к проблеме античного образца куль-
туры и его влияния на современность русская религ иозная философия задала спектр
возможных подходов к данной тематике. Этот спектр разворачивается между крайни-
ми позициями. Одна из них может быть представлена как указание неизбежности и
«корректности» отказа от логоса в пользу признания базовой природы языческой
«дионисийской стихии» в культуре (антропософы, «новое религиозное сознание»
Д.С. Мережковского и 3. Гиппиус). Другая раскрывает сакральную природу разума
как особой формы связи с сакральной же основой космичности, - порядка, — в
природе, обществе и мышлении (экзистенциалисты и славянофилы).

Русский иррационализм в значительно большей степени, чем иррационализм
западный, тяготеет не к отказу от разума вообще, а к попытке переосмыслить его
структуру и отношение человека к ней. При этом выясняется, что тайна «оправдания
разума» кроется в тайне соотношения в личности (и, соответственно, в культуре)
уникального, неповторимого, - и универсального, всеобщего. Именно здесь, по мыс-
ли автора метода экзистенциальной диалектики, кроется загадка трансформаций и
модификаций, которые претерпевала человеческая мысль в рамках ориентирован-
ной на античный образец культуры.

Третий подраздел (1.2.3) «Рецепты «спасения» философии («линия неклас-
сической рациональности»). Как следствие, особым пунктом рассмотрения в
диссертации становится проблема «новой рациональности» - осуществленная в
рассматриваемый кризисный период попытка «спасти» философский логос от напо-
ра иррациональной стихии.

Центральная интуиция «новой рациональности» очевидна. Это попытка «спасе-
ния» классики путем ее трансформации за счет введения элементов иррационализма.
В числе таких элементов оказывается необходимость признания фактом сознания
запредельной ему очевидности, непознавательной по своему происхождению (вера).
Эта очевидность предстает как «знак вопроса» неокантианцев, отрицающих
существование «вещи самой по себе»; «жизненный мир» «позднего» Э. Гуссерля;
Da-sein M. Хайдеггера.

К «западным» рецептам спасения примыкает идея русского пути, предложенная
Николаем Бердяевым, - его экзистенциальная диалектика.

Важно, что Бердяев не растворяет свой философский метод ни в одном из близ-
ких ему по времени идеолого-социокультурных направлений в самой России. Он
одинаково далек и от славянофильства с его утверждениями, легко соскальзываю-
щими к переводу идеи о мессианской роли Руси в этнографо-историческую плос-
кость; и от западничества, так болезненно «не к месту» откликающегося на «убо-
жество русской жизни»; и от евразийства, убеждающего общественность в том, что
под «мессианский проект» России, «сплавившей» Запад и Восток, надо бы ей помочь
устроится, укорениться в новом советском режиме.

Что позволяет Бердяеву оставаться в роли «независимого эксперта»?
Видимо, здесь стоит вспомнить принципиальную установку его философии на

свободу в сочетании с религиозным (а именно, православным) характером. Важно
также, что Бердяев настаивает на сохранении философией истории «системы коорди-
нат», связанных с поляризацией на добро и зло, - и в космическом, и во всемирно-
историческом планах.

17



При таком прочтении философия истории неизбежно представляется как реали-
зация свободы человека, имеющая глубокий экзистенциальный смысл. В этом кон-
тексте удачно выявляется духовное основание того пути, по которому идет христиан-
ская культура и которое не отменено ни кризисами, ни их отсутствием: все, что
можно «переработать», отделяя зло от добра «внутри» каждого явления, - должно
быть сохранено. То самое «рациональное зерно», «момент истины», как называл
его Гегель, - есть действительное присутствие истины, даже «в модусе отсутствия».
Именно поэтому, между прочим, (несмотря на все теоретические издержки, так
внятно обозначенные Бердяевым) в европейской философской мысли оказался так
силен онтологизм: он требует признания Истины как существующей — вне зави-
симости от способности ее воспринимать. Онтологизм и есть вера в философском
аспекте. Причем все попытки «сбрить» его как «умножение сущностей», как показы-
вает Бердяев, терпят крах.

Выводы по первой главе
1. Проблема метода-одна из центральных в европейской философии. Нет сомне-

ния в том, что она прямым образом связана базовыми особенностями «западного»
типа мышления. Экзистенциальная диалектика Н.А. Бердяева, таким образом, оказы-
вается в русле фундаментальных философских исканий, представляя собой значи-
тельный этап их современного развития.

2. Общий прототип познавательного архетипа «встречи в пути» сформировался
в античности. При всех «колебаниях» подхода к способу достижения такой встречи
(в рамках тех или иных философских концепций), сама модель «пути» остается
общей для большинства последующих философских направлений.

3. Устойчивое предпочтение какой-то одной содержательной модели пути
(причем не всегда однородной, - как, например, в случае с «борьбой» эмпиризма и
рационализма в начале Нового времени) неизменно сменялось в философии ее
отторжением (опять же содержательным) в рамках периода «смены эпох». Именно
в такое время шла речь о «кризисе культуры» и о возможностях ее выживания.

4. Экзистенциальная диалектика, предложенная Николаем Бердяевым, есть попытка
продолжить дело философии в условиях современной ситуации. Этот метод стремится
обозначить узловые точки европейской ментальности и, опираясь на них, привести в
действие собственную работу ума человека, вовлеченного в философскую процедуру.

5. Экзистенциальная диалектика не претендует на роль «панацеи» от всех бед,
постигших человечество в нынешнее время. Однако она претендует на роль
путеводной нити, которую «прядет» духовно-душевная сфера человеческого
существования по мере своего движения по пути истины, по ходу своего пути.

Во второй главе «Экзистенциальная диалектика как направление и метод
современной философии» показано, что экзистенциальная диалектика соединяет
в себе уникальность философского поиска в новейшее время - с общезначимостью
магистральной установки культуры на поиск истины. По существу, данный метод
предстает как новая парадигма философского мышления, соединяя методическую
установку с конкретной содержательностью определенного направления совре-
менной философии.

Первый параграф (2.1) «Феномен экзистенциальной диалектики» описывает
ее особенности и духовные основания.

18



Первый подраздел (2.1.1) «Духовные основания экзистенциальной диа-
лектики». Говоря о феномене экзистенциальной диалектики, нельзя забывать, что,
согласно главной своей интуиции 38, этот метод не претендует на статус нового все-
объемлющего метода в философии, - по типу, скажем, «индукции» Ф. Бэкона или
«дедукции» Р. Декарта. У Н. Бердяева нет стремления «обобщить» данные наук или
попытаться «свести» все знания в единый компендиум, способный вооружить
человечество гарантированным средством достижения истины. Нет у него и цели
прояснения предельно общей картины мира, позволяющей выводить частные законы
из общетеоретической концепции.

Его цель состоит в последовательно проведенной и тщательно отрефлектиро-
ванной принципиальной парадоксальности, органически соединяющей в поле
«практической мудрости» (М.Н. Громов) «общее» и «конкретно-личное».

Нельзя сказать, что парадоксальность никогда не интересовала философов
всерьез. Однако принять ее до конца в рамках «классического» рационализма все
же никто так и не решился. Даже Николай Кузанский остается в своих рассуждениях
приверженцем теории «двух истин», отдающей парадоксы «божественному уму».
Только «прививка» иррационализма (и «допущенная» в философию в результате
этой прививки ссылка на религиозный опыт) позволили преодолеть (в рамках
экзистенциальной диалектики) подозрительное отношение к парадоксальности как
свойству мышления. Парадоксально само усилие человека «удержаться» в потоке
истины. А без конкретно-личного контекста это «общезначимое» усилие и вовсе
теряет смысл.

Так, экзистенциальная диалектика, оставаясь философским рассуждением (т.е.
формулируя свои основные положения в виде предельно общих суждений), «живет»
только в форме конкретно-личного экзистенциального усилия, «здесь и сейчас».
Претендуя на действительную (а не декларативную) связь с истиной 39 она, как и
философия в момент своего рождения в Древней Греции, ищет способ эту связь
зафиксировать. Или, по крайней мере, описать то искусство, «технэ», которое
прорисовывает путь к истине. Таким образом, содержательные особенности экзис-
тенциальной диалектики диктуют «технику» ее исполнения, подобно тому, как
гераклитовский логос «сам себе мера»... Если истина-это истина, то путь к ней,
сколь бы извилист он пи был, имеет один и тот же модуль векторного движения.
Эта математическая метафора (предложенная, кстати, самим Бердяевым) позволяет
понять «разноголосицу философских суждений» как «полифонию»; а экзистенциаль-
ную диалектику - как один из «голосов» той «фуги», которую начал первый философ,
а закончит - последний.



В свете сказанного напрашивается вывод, что для Бердяева проблема метода не
только и не столько проблема обобщающего синтеза, сколько требование синтеза
конкретно-личного. В этом русский мыслитель-достойный продолжатель сократо-
вой майевтики: не натурфилософские знание, суммирующее знания о природе,
делает человека человеком; но знание философское - особое «повивальное искус-
ство», помогающее «прекрасным юношам рождать идеи». Идеи - т.е. общие понятия!
Получается, что в результате личного усилия идеи как бы «проходят через» человека,
оставляя в нем свой формирующий след. Таким образом, обозначается место
(отнюдь не скромное, если вдуматься), которое философия Бердяева отводит самой
себе в процессе познания истины. А именно, речь идет о ее внутренней претензии
на действенное выявление структурного движения к истине в рамках любого эмпи-
рического (наличного) состояния.

Подобная претензия имеет достаточно солидное обоснование. Оно строится
Бердяевым исходя из позиций экзистенциализма и персонализма - как экзистен-
циальный анализ человеческой несвободы (и свободы!) в рамках этики творчества.
Таким образом выявляются духовные основания экзистенциальной диалектики: дар
любви, дар свободы и вера в эти дары; а любовь к истине предстает как конкретно-
личный их синтез.

Второй подраздел (2.1.2) «Особенности экзистенциальной диалектики», -
возвращает исследование к проблемам, связанным с применением экзистенциальной
диалектики в ходе конкретных рассуждений,-если так можно выразиться, на прак-
тике; и в то же время стремится максимально от этой «практики» абстрагироваться.

Как следствие работы с приведенным выше парадоксом, намечается попытка
разобраться с проблемой схематизма, заложенной, как бомба, в любом вопросе о
методе: каким образом «структура» рассуждения соотносится с его «живой плотью»
и чем, таким образом, способ («стиль») мышления отличается от стиля изложения.
По существу, экзистенциальная диалектика должна быть осмыслена как «не-техно-
логический» путь рассуждения, опирающийся на особую процедуру уточнения, свя-
занную с творческим усилием личности быть.

Философия Бердяева имеет своей целью возвращение человеку мужества
присутствовать в свободе (бытии). Для выполнения этой задачи рассуждение (всегда
- конкретное) должно отвечать ряду условий, часть из которых аналогична принци-
пам античной рациональности, а часть является их развитием, уточнением и допол-
нением. Среди важнейших условий такого рода, представляющих особенности фило-
софии Бердяева, необходимо выделить следующие40:

-синтетичность (предшествующие философемы не должны отбрасываться);
-логичность (диалектическая связь философствования с истиной);
-континуальность и принципиальная парадоксальность, с которыми связана

особого рода символичность («половинкой» экзистенциального целого предстает
«земное существование» человека);

- открытость и целостность мышления (логос не может быть схематизиро-
ван без ущерба для самого себя);



- обязывающий характер философского знания (истина призвана «ис-целить»
человека;);

-религиозность (принципиальная парадоксальность как характеристика истины
требует от человека действительного, живого, соборно-церковного контакта с ней);

- «литературность» (обыденность слова больше говорит о его действительном
потенциале, чем наукообразная терминологическая проработанность);

- особого рода онтологичность («анти-гносеологизм» философии призван
соединить «познаваемое» и «познающего»);

- динамизм (всякая «стабилизация» духовного есть его искажение; оно должна
преодолеваться особым интеллектуальным усилием);

- персонализм, ориентация на личность;
- экзистенциальность (преодоление философией кризисной «уклончивости

существования);
- вариабельность (частности могут быть разнообразными - все зависит от того,

на какой экзистенциальной «ступени» находится человек, вовлекаемый в рассуж-
дение);

- «простота» (размышления начинаются со свободы, противостоящей инфор-
мированному «многознанию»);

- «свободная основательность» (свобода- источник, цель и смысл философст-
вования, как и человеческой жизни)

Второй параграф (2.2) «Структура метода (основные черты) экзистенциаль-
ной диалектики»- исследует определяющие черты метода Бердяева. Причем поня-
тие «структура» может быть применено здесь лишь условно-метафорически, т.к.
иначе нарушается важнейшее для экзистенциальной диалектики требование динами-
ческого (а не статического) рассмотрения процессов. Отказаться от следствия «ста-
тичного», объективирующего, рассуждения при помощи простой решимости невоз-
можно: сознание невольно воспроизводит привычные формы деятельности. Поэтому
задача состоит в том, чтобы выявить объктивации, проследить их внутреннюю
логику, осмыслить ее несостоятельность и лишь затем преодолеть с помощью осо-
бого духовного усилия.

Экзистенциальная диалектика, по сути являясь постоянным углублением пони-
мания, внешне выглядит как «кружение мысли» в рамках, по сути, одних и тех же
слов и понятий, весьма напоминая «поток сознания». Такое «кружение», видимо, и
есть искомый процесс, на который направлено экзистенциально-диалектическое
исследование. Соответственно, приемы метода Н. Бердяева имеют не линейную
направленность. Его «структура» - парадоксальное «вертикальное погружение»,
которое имеет смысл только в ситуации интерактивного восприятия. Всякая
последующая задача, которая ставится философом, является уточнением преды-
дущей, хотя выглядит просто следующей.

Первый подраздел (2.2.1) «Духовное усилие как содержание метода
экзистенциальной диалектики». Сущность философского познания — экзис-
тенциальное усилие. Однако состоятельность подобного усилия всегда остается
под вопросом: будучи возможным лишь в «поле общения», оно зависит от «ответа»
со стороны других личностей, включая, по Бердяеву, абсолютную Личность, саму
Истину.

21



Экзистенциальное усилие «наполняет смыслом» слово, которое вне такого
усилия в современной экзистенциальной ситуации кажется «пустым». «Энергия
существования» вновь возрождает слово, «рождает идею» в сознании. Сознание,
таким образом, не «зеркало» истинного бытия. Скорее оно - когерентный
«энергетический» источник, в своем масштабе воспроизводящий (а не просто
пассивно - или активно -отражающий) смысл. В таком случае становится понятно,
почему в рамках метода экзистенциальной диалектики всякое слово предстает
поначалу метафорой самого себя; и почему оно требует специального усилия
для того, чтобы преодолеть эту метафоричность. Ведя речь о духовном усилии,
Бердяев занимает весьма характерную уклончивую позицию. Причина странного,
на первый взгляд, «умолчания» о сущности столь важного процесса- в том, что о
духовном усилии бессмысленно «просто говорить», его нужно «делать».

Основная проблема современной философии, считает Бердяев, может быть пред-
ставлена как своеобразное редуцирование смысла. Данная редукция наглядно прояв-
ляется в попытке сведения философии к формализованному языку мета-уровня (нео-
позитивистские искания первой половины XX века). Слово, которое потребовалось
«строго научно» определить, терминологизировать, - становится формой защиты
от мысли, зеркалом и экраном, который, отражая мысль, скрывает ее, прячет себя
за собой же. Обычное воспроизведение рассуждения о сущности какого-либо про-
цесса воспроизводит вместе с ним и искажение, объективацию данной мысли. Соот-
ветственно, делает вывод Бердяев, есть смысл перестать говорить о сущности, но
попытаться ее показать. Экзистенциальная диалектика здесь предстает как свое-
образный диалектический противовес монополии на истину со стороны формальной
логики. Разумеется, диалектическая логика, как известно со времен Гегеля, не
отменяет правил логики формальной. Она лишь показывает последней ее место,
исходя из более широкого интеллектуального контекста. В данном контексте форма-
лизованное рассуждение представлено как частный случай более общей законо-
мерности (так, Эвклидова геометрия - частный случай геометрии Лобачевского).

Однако попытка «выпарить» формальную сторону особого духовного усилия, состав-
ляющего содержание метода экзистенциальной диалектики, не приводит к получению
«сухого остатка» его содержания: уклоняясь от прямой фиксации, оно всегда остается
промежуточным результатом некоего непрерывного процесса понимания, уловить
который при помощи поверхностной констатации не представляется возможным.

Таким образом, отказываясь как от формального, так и от содержательного
разъяснения того, что представляет собой это усилие, Бердяев, тем не менее,
разъясняет его наглядно, показательно, в процессе исполнения.

«Исполнение» духовного усилия предполагает переживание слова как откры-
тость свободе (это и есть экзистенция). Такая открытая свобода может быть обозна-
чена словом «смысл», но это смысл в особом, уточненном значении.

Во-первых, смысл не противостоит бессмыслице так, как некоторая заданная
единица, целостность, могла бы противостоять неопределенной, хаотичной амаль-
гаме. Но противостоит ей как простая неразложимая целостность противостоит
самому принципу распада, - так же, как монада пифагорейцев противостоит диаде.
Слово здесь - сама возможность; то, что может быть, обладая своего рода зарядом,
возникающим из разницы потенциалов внутреннего противоречия.

22



Во-вторых, синонимами смысла можно назвать и понятие, и разум, и Бога, и
бытие, и истину; - но все эти синонимы должны учитывать поправку на «непред-
заданность», открытость значения.

В-третьих, логос, «разумное слово» - «понятное слово», - присутствую в сущест-
вовании человека, только когда оно, это существование, само раскрывается навстречу
логосу, «перенастраивая» себя на изоморфность ему. Именно поэтому, с точки зрения
Бердяева, «не годен» в качестве искомого современностью философского метода
«чистый» иррационализм, безгласная «безлогосность». Такой иррационализм тоже
по-своему перенастраивает существование, но только не на волну свободы как
актуальной бесконечности, а на волну псевдо-свободы как бесконечности потен-
циальной, «дурной».

Во втором подразделе (2.2.2) «Экзистенциальное уточнение понятий («пов-
торение»)» реализована попытка описания последовательности экзистенциального
движения как принципиально не-схематичного творческого (познавательного) акта.
Поскольку экзистенциальное усилие есть особого рода уточнение понятий, оно
метафорическим образом может быть описано как «последовательность шагов» (так-
же нуждающаяся в уточнении своей парадоксальной само-метафоричности).

Экзистенциальная диалектика начинает с «негации» - т.е. с выяснения личностью
своей границы, постулируемой как встречая и «не-я»-иного, другого. Не-я, в свою
очередь, дифференцируется, постепенно приобретая некий объективированный
«объем». Однако раскрытие «неестественности» объективации ставит под вопрос
«естественную установку» сознания на «зеркальный» характер его познавательной
активности. Преодоление «естественной установки» требует определиться с «систе-
мой координат» (и, соответственно, аксиологичекой шкалой»). Здесь, очевидно,
имеет место переход от «апофатической» части экзистенциальной диалектики к
«позитивной» ее части. «Векторно ориентированное» сознание выделяет в происхо-
дящем, с одной стороны, «вертикально-восходящую» направленность экзистен-
циального усилия; с другой - его «модуль», парадоксально характеризуемый как
динамический. Уяснение принципиальной парадоксальности пути познания как пути
свободы, совпадает (к тому же) с творческим усилием человеческого существования
(с точки зрения «природных наполнителей», представляющего собой «ничто») - с
усилием быть.

В результате предпринятых шагов может состояться (либо не состояться) экзис-
тенциальная встреча. Это - встреча человека с другим; встреча друг с другом «абсо-
лютов», Бога и людей. Принципиально важно, что такая встреча возможна лишь
как соборная4|, а не индивидуальная: она-«личное дело», ей противопоказана мас-
совость; но она же предполагает открытость, «разомкнутость» (Бердяев) сознаний
навстречу друг другу.

С точки зрения «выразительных средств»^ на которые опираются данные
приемы, необходимо перечислить следующие.

Во-первых, это, как уже было сказано, - метафора42, «образное выражение».
Роль философской метафоры как образного выражения скрытой сущности (равно



как использование философских аллегорий) особенно наглядно показывает рас-
смотрение тех ракурсов, которые экзистенциальная диалектика «заметила» и почерп-
нула, обращаясь к историческому пути философии (особенно - к античности).

Во-вторых, выражение принципиальной парадоксальности философской
деятельности связано с синхронным использованием синонимов и антонимов,
определяющих точность философского «прицела», дающих «наводку» и выверяю-
щих «центровку» сознания.

В-третьих, используется прием повтора, который с литературной точки зрения
является приемом усиления; а с онтологической - выражением особого типа тавто-
логичности, свойственной философскому рассуждению. Прояснение очевидности,
которой является истина существования, с точки зрения строгой формальной логики,
действительно, не может быть ничем иным, как тавтологией.

Особое - личное - измерение смысла, которое задается в ходе экзистенциального
уточнения понятий, не есть, тем не менее, произвол личности. Оно призвано вывести
человека в мир свободы, который устроен логически - т.е. законно и разумно. Пони-
мание здесь вступает в зону парадоксов, рискованную по своей природе и необъясни-
мую по своему происхождению. Однако только этим путем можно выйти к истине.

Уточнение указанных выше «приемов» (метафора, парадоксия и повтор) требует
рассмотреть их сквозь «двойной экран» отношений с объективацией. Так как экзистен-
циальное уточнение понятий имеет целью освобождение свободного духовного ядра
слова от сковывающих его объективации, и в то же время объективации являются
порождением особой «экзистенциальной ситуации» человека (иначе говоря, до-
временным уклонением его воли ко злу), - необходимо рассмотреть «рисунок» работы
сознания, позволяющей преодолеть свое собственное «рабство у объективации».

Таким образом, экзистенциальная диалектика описывает пути персоналистского
подхода к раскрытию «скрытой гармонии» противоречия, заключенного «внутри»
не только каждого суждения, но и каждого понятия.

Выводы по второй главе
1. Верный идее исходной целостности человеческого существования, Бердяев

логически «достраивает» кантовскую «невозможную» диалектику до совпадения с
кантовской этикой. Его собственная философия свободы, таким образом, предстает
как синтез экзистенциализма и классического рационализма.

2. С сугубо логической точки зрения, экзистенциальная диалектика — не что
иное, как парадоксалистика, описывающая события духовной реальности макси-
мально точным и подробным образом.

3. Однако процесс такого описания не есть простая фиксация. В ходе описания
происходит духовное движение «внутри» личности описывающего. Рефлексия по
поводу данного изменения познающего «включена» в описание как его «третья
производная» («второй», очевидно, можно считать самоизменение человеческого
существования).

4. Парадоксалистика связана с особого типа негацией, основанной, подобно
одному из «великих родов» Платона, на допущении существования относительного
небытия. Отличительная черта относительного небытия состоит в том, что оно прин-
ципиально не может стать абсолютным (несмотря на постоянно воспроизводящуюся
претензию быть таковым).

24



5. Соответственно, негация в речи есть ни что иное, как фигура умолчания,
косвенно указывающая на абсолютное существование; в некоторых случаях -
показывающая его; - но никогда не самоценная, не существующая вне контекста
«сверх-позитивности» Абсолюта.

6. Раскрытие человеческого существования («малого абсолюта») навстречу дру-
гим существованиям происходит в поле притяжения «Большого Абсолюта» как осмыс-
ленное культуротворчество, соединяющее в себе неповторимость и самоценность
конкретного существования как понимания - с общезначимой «дорогой» мышления.

Глава третья «Теоретические и прикладные возможности (аспекты) экзис-
тенциальной диалектики» реализует задачу философской «диагностики» совре-
менности с позиций метода, предложенного Н. Бердяевым.

Первый параграф третьей главы (3.1) «Философия и культура на пороге
третьего тысячелетия» рассматривает начало XXI века через соотнесение двух
«полярных» подходов - «философии постмодернизма» и экзистенциальной диалек-
тики. Первая позиция утверждает «закат» эпохи смысла. Вторая настаивает на
цикличности этого процесса, апеллируя к идее Ренессанса как «культурного кода»
западного мира4 3. Оба направления исследуют, по сути, одну и ту же духовную
ситуацию, часто используют сходные приемы и понятия. Однако постмодернизм
сознательно «удерживает» в поле своего внимания только одну сторону возможного
развития духовных событий - тенденцию «распада и умирания» культуры. Бердяев,
отмечая данную тенденцию как мощнейший «культурный поток» современности,
тем не менее, говорит о противостоящей ей линии,-линии «собирания и спасения».

Первый подраздел (3.1.1) «Соотношение философии и культуры с позиций
экзистенциальной диалектики» выявляет особенности понимания Бердяевым
места и роли философии в культуре, а также оценки современных «сдвигов» в этой
области.

Еще в начале своего творческого пути, рассматривая «синдром начала века»,
Бердяев обратился, по существу, к философии культуры. Он поставил вопрос о
глубинных основаниях современного ее «нестроения» (выраженного, в частности,
в нарастании движений типа религиозного синкретизма и эстетического декаданса).
Культура - это своеобразный «буфер», который человек после грехопадения
«проложил» между собой и Богом. Тело культуры - непрозрачный кристалл,
«одежда», прикрывающая и «приукрашивающая» человека. Она «достраивает» его
образ до утраченной полноты, мнимо «улучшая» путем декора.

Однако непрозрачное тело культуры не должно быть разрушено. Оно должно
быть просветлено «размыканием» сознания человека в открытое поле культуры44,
пробуждением его творческой активности. «Место» такой активности - реальные
отношения между людьми и их теоретическое осознание, этика. Этика и есть путь
просветления «замутненности» культуры через «изменение сознания», через экзис-
тенциальное соединение с путем жизни всечеловека45 - Христа. Тайна теодицеи



раскрывается в тайне антроподицеи, - в этике творчества, которая в нашу эпоху,
согласно Бердяев), идет на смену этике закона и этике искупления. Зло мира (раба во
у объективации и связанное с этим насилие и страдание) творчески преодолевает ся
здесь не через отказ от разделения на добро и зло, а через «нарастание добра»,
через деятельную любовь к человеку, к образу Божию в нем 4 6 .

С точки зрения мыслителя, философия - «самосознание» эпохи 4 ?. Ее задача -
проанализировать процессы, происходящие в духовной основе человеческого
существования, проекцией которой и является культура. За философией, таким
образом, признается право и возможность «судить» историю48, извлекать из нее
духовные уроки, - исходя из общего для всех уникальных событий метафизического
«подтекста», «смысла истории». Этот «подтекст» определяется наличием своеобраз-
ной «когерентности» личных источников духовного процесса49, «синхронизирован-
ных» между собой и Божественной личностью. Цель философа-усмотрение нали-
чия подобной когерентности. «Уроки» истории, таким образом, имеют сотерио-
логический характер, являясь личностно значимыми; а сама история предстает как
проявление соборных исканий человеческого духа.

Заметим, что Бердяев чрезвычайно далек от всякого рода морализаторства по
поводу проблемы зла, хотя и считает ее центральной для философии культуры.
Поскольку культура появляется вместе с грехопадением50, в самой ее основе зало-
жена трагедия морали как разделения, результата первого иллюзорного «удвоения»
мира. Поэтому путь культуры, путь истории человечества - это путь страдания и
разделения. Попытка противопоставить «хорошую» культуру - плохой, «положи-
тельные» ее достижения -«упадку» и «антикультуре» есть, по Бердяеву, непонимание
сущности этого феномена. Культура есть парадокс, и история зла в ней почти
нерасторжимо сопряжена с историей его преодоления. Но это не значит, что культуру
нужно считать исключительно историей зла и вставать на путь отказа от нее. По
Бердяеву, такой отказ только отбросит человечество на более примитивный по отно-
шению к сегодняшнему, «докультурный» уровень развития существа, которое «хуже
зверя». Философия культуры как раз и призвана показать роль зла в ней как пути,
который должен быть преодолен и преодолевается. Испытание свободой в свете
философии культуры - это «урок взросления» ветхого человека5 |, помогающий (а
не «мешающий») ему подняться до божественной высоты подлинной человечности,
милостиво, с любовью, сходящего в мир «сей».

Для Бердяева важно, что нет «культуры вообще». Есть конкретные культурно-
исторические типы, в рамках которых по-своему реализуется антропологическая



проблема. Но есть и общий смысл истории, и потому есть мировая культура как
обшее духовное основание всякого культурно-исторического типа. В этом духовном
основании есть неоднозначность, есть «излом» и трагедия. Но есть и возможность
преодоления, преображения и спасения.

Примечательно, что эта характеристика культуры оказывается востребованной
в современной ситуации, когда тенденции распада и собирания вновь столкнулись
в бесконечно долго длящемся противостоянии смысла и абсурда в рамках культур-
ной ситуации постмодернизма.

Второй подраздел (3.1.2) «Постмодернизм как современная культурная
ситуация: духовные основания современной культуры с позиций экзистен-
циальной диалектики» обосновывает тезис, согласно которому «знаком» нашей
эпохи, ее основной характеристикой, полагается формирование парадигмы «пере-
хода», существенные черты которой удачно выражает приставка «пост-». В то же
время, будучи органически включенной в постмодернистскую ситуацию,
экзистенциальная диалектика, по мнению диссертанта, является действенным
средством ее оценки 52 и связанного с такой оценкой «преодоления»5\ Хронологи-
чески постмодернизм рассматривается как общее название кризисного процесса,
исходной точкой которого можно считать кантовский трансцендентализм 54, сере-
диной — модерн, а завершением — собственно «философию постмодернизма».

В свете современных глобализационных процессов55, имеющих свою специфику
в российском обществе, где они протекают на фоне серьезного «местного» кризиса,
философский анализ духовных оснований переживаемой эпохи приобретает особую
актуальность. Такой анализ возможен как исследование жизни духа, которая прое-
цируется вовне, «из себя» - в тварный, сотворенный в соавторстве Бога и человека,
мир.

Н. Бердяев выделяет ряд существенных параметров, по которым можно конста-
тировать переходный характер той или иной эпохи.

1) Прежде всего, это утрата «отчетливости» суждений и оценок, переход от
рационализма к иррационализму; «от покрова дня» - к бескомпромиссности
«обнаженной» ночи 56.

2) Как результат «размывания» отчетливых очертаний рационализма, в
«сумеречную эпоху» возникает особая проблема: утрата целостности и единства
в понимании истины; а значит, и утрата истины как таковой: ведь истина - это
общезначимость, и любое другое понимание ее разрушает.

3) Игра в переходную эпоху становится общей формой жизни, особенно
общественной. Политические движения, массовые акции, даже ужасы войны



приобретают черты фарса57.
4) Следствием названных процессов становится пересмотр всех базовых

понятий философии в свете новой парадигмы. По существу, речь идет о новом
способе мышления, новом видении существования, опирающемся не на статический,
а на динамический метод. Соответственно, способ мышления претерпевает внутрен-
нюю «революцию», в результате которой «старые» слова наполняются совершенно
иным смыслом. Бердяев пишет: «Все термины, все слова, все понятия должны упо-
требляться в каком-то новом, более углубленном, более онтологическом смысле»58.
Этот пересмотр знаменует собой переход к новой «религиозной» эпохе. Эпохе, в
которой центром интереса человека вновь, как и в «старом» средневековье, станет
дух.

Третий подраздел (3.1.3) «Экзистенциально-диалектический анализ фило-
софии постмодернизма» прослеживает названный феномен как некоторое (условно)
целостное движение, представляющее установку культуры на «развоплощение».
Философия постмодернизма рассматривается с точки зрения своих основных поня-
тий, проинтерпретированных в контексте экзистенциальной диалектики.

Раскрытые Бердяевым духовные характеристики современной ситуации
достаточно точно соответствуют тем базовым чертам, которые выделяет в ней
«философия постмодернизма». В частности, речь одет об отказе постмодернизма
от рационализма (философия понимается как «шизоанализ»)-(1); об утверждении
принципиального «плюрализма» (отказ от понятия истины) - (2); о гиперболизации
игры (всеобъемлющее игровое отношение - реапьность человеческой жизни) - (3);
а также о пересмотре понятийного аппарата (переход от философии к «номадо-
логии», связанный с отказом от базовых установок европейского способа мышления,
выраженных в дихотомическом «бинаризме» и метафоре «корня» - в обмен на мета-
фору «ризомы», корневища, - и «складки») - (4).

«Сдвиг» в сторону иррационализма проявляется в создании экстремальных,
саморазрушительных, моделей философствования Но дело не в том, что современно-
стью овладела какая-то неведомая сила, внешняя или внутренняя. В культуре проис-
ходит действительно «хтоническое» смещение пластов, в ходе которого символизм
архаики накладывается на романтический символизм модерна.

Второй параграф третьей главы (3.2) «Экзистенциально-диалектический
анализ основных проблем "эпохи постмодернизма"» раскрывает возможности
применения метода Бердяева к новейшим процессам в современной культуре.

Первый подраздел (3.2.1) «Проблема развития философского метода»
рассматривает спектр идей о рациональности и ее границах в современной фило-
софской методологии.



Изучая соотношение иррационализма, классической, неклассической («новой»)
и постнеклассической рациональности в «эпоху постмодернизма» (толчком к кото-
рой был признан трансцендентализм), нельзя не заметить, что для «рациональности»
как таковой в это время характерна переориентация познания на принципиальную
синтетичность: модель «подлинного» философского знания - наука, искусство или
религия, но никак не сама философия.

При этом «классическая» рациональность (картезианский дуализм) оказывается
ориентированной на науку (хотя и ведется речь о специфике научности гумани-
тарного знания в отличие от естествознания); «неклассическая» - частично на науку
(неокантианство, феноменология); частично - на искусство и религию (европейский
экзистенциализм, постмодернизм и экзистенциальная диалектика).

В рамках «классической» рациональности возникает тупиковая ситуация, когда
субъект (познающий, например, «чужую» культуру) обречен в большей мере
постигать самого себя, нежели «объект» (или «субъект») своего исследования59.
«Новая» рациональность снимает это противоречие ценой допущения во владения
разума иррациональности как свидетельства о «тайне».

Основные черты постнеклассического знания состоят в следующем: 1) это
знание принципиально ориентировано на аксиологию и антропологию; 2) в рассуж-
дениях данного типа не элиминируется его субъект; 3) осуществляется рефлексия
над социокультурными основаниями модели субъекта; 4) присутствует корреляция
как с классической, так и с неклассической моделями познания; 5) модель познания
переориентируется с объективированной цели - на необъективируемый в полной
мере процесс продуцирования культурных ценностей человеком60. «Культуроцент-
ризм» этой модели, наряду с ее антропоцентризмом, позволяет отнести ее к особой
ветви «новой рациональности», которая продолжает линию «научности». Для
подтверждения этого тезиса достаточно привести идеи русских авангардистов6| и
культурологические построения А. Белого62.

Для Бердяева образцом знания является религия. Причем характер религиозного
знания имеет далеко не всякое суждение, оперирующее (более или менее свободно)
религиозной терминологией. По сути, религиозное знание есть «знание о тайне», «безд-
не», неизмеримой «саженками человеческого рассудка», но властно требующей челове-
ческого усилия присутствовать, быть. Эта «модель» знания глубоко «онтологична»,
укоренена в самом существовании. Она может «смущать» (М. Хайдеггер) человека,
но такое смущение для Бердяева дороже «ясного и отчетливого» фантома рассудка, в
котором он не познает ничего, кроме самого себя. «Религиозная альтернатива» позна-
ния опирается на парадоксальный опыт, выявляющий присутствие духа среди вещей.
Этот опыт не знает рационального критерия (как не знает его и сам трансценден-
тализм), но у него есть «критерий» присутствия63.



Второй подраздел (3.2.2) «Антропологическая проблема» - выделяет две
фундаментальные особенности человеческого существования, свойственные «эпохе
постмодернизма» и проявляющиеся в изменении установок сознания. Эти установки
— виртуализация и интерактивность.

Поскольку, согласно экзистенциальной диалектике, «мир» (в том числе, и мир
культуры) - это «экстериоризация» сознания, исследование особенностей и «пере-
косов» последнею - занятие далеко не праздное.

Сознание изначально сопряжено с виртуальностью (раскрытием условно и
безусловно возможного). В эпоху «нового кризиса» такое сопряжение приобретает
черты гипертрофии условности, что и получило название «виртуализации».

Виртуализация - оптимизация искаженного существования, инструмент приспо-
собления к окружающему миру, средство построения «человеческого муравейника»
(Достоевский), своеобразная аккомодация сознания к наличным условиям
существования. Одно из ее следствий - «рывок вперед» (в последние 300-400 лет)
научно-ориентированного познания. Наука-самосовершенствующийся протез, все
более сильные линзы, сквозь которые человек силится разглядеть иное м, видимое
с некоторых пор «как сквозь тусклое стекло». Но может ли сознание исцелиться
настолько, чтобы обойтись без протезов? Виртуализация с этой точки зрения может
быть оценена как средство, в определенный момент неизбежно исчерпывающее
свой потенциал: спектр возможностей никогда не станет действительностью, ею
может стать лишь одна из возможностей. Как выражается Бердяев, «не делать выбор
нельзя». И хотя сам выбор есть результат несвободы, он требует творческого усилия,
рывка, стоящего «над» виртуальностью и несвободой.

С другой стороны, виртуальность как открытость самосознания навстречу
неведомому и есть процесс непосредственного «присутствия в экзистенции»,
«встроенность» в нее, дающая себе в этом отчет. Учиться «чуять» (Бердяев) экзис-
тенцию - вот задача человека, решая которую он преодолевает условность своего
существования.

«Состояние» «об-условленности» может быть понято как «горе от ума», прое-
цирующееся на все сферы сознания и деятельности человека. Виртуализация захва-
тывает такие модусы существования культуры, как религиозная сфера (в которой, с
одной стороны, нарастают неоязыческие тенденции; с другой - тенденции к
«восстановлению в правах» христианства, попранного нигилизмом модерна).
«Социальная самоорганизация» как часть культуры также претерпевает радикальные
изменения.

Интерактивность, в свою очередь, предстает в двух ипостасях. С одной сторо-
ны, это процесс, нивелирующий в сознании различия между реальностью действи-
тельности и ее «второй производной», «реальностью» виртуальной (т.е. условно-
возможной). С этим процессом связаны «сдвиги» ментального и психологического
плана, демонстрирующие изменения у представителя современной культуры
«чувства времени»: оно приобретает характер произвольной обратимости и отно-
сительной независимости от «вещи в себе». Подобное проявление интерактивности
стандартизирует мышление, превращая живого человека в усредненного



«пользователя», имеющего (желательно) стандартные (или в принципе стандарти-
зируемые) психофизические параметры, - не говоря уже об интеллекте, стандарти-
зированном при помощи «пакета» алгоритмов решения соответствующих программ-
ных задач.

С другой стороны, интерактивность раскрывается как способность к диалогу, в
котором «шансы» собеседников Смысла сбалансированы с его мощными (и отнюдь
не виртуальными) «воз-можностями» (М. Хайдеггер). Эти «воз-можности» - не что
иное, как виртуальность в смысле Делеза65, «вечное возвращение» Ницше, «рож-
дающее бытие» ионийцев. Таким образом виртуальность (в смысле Делеза) вновь
возвращается в предпринятое нами рассмотрение, обнаруживая себя тождественной
с идеей Бердяева о творчестве как главном модусе свободы. А диалог как процесс
понимания «тождественно-различных» личностей и есть динамичное развитие
свободы как интерактивного со-творчества и сотрудничества в поле действитель-
ного существования.

Экзистенциальная диалектика, таким образом, выполняет свою поистине вселен-
скую задачу: она концентрирует семантическое поле, «выжимая» даже из его «тене-
вых» характеристик суждения, существенные для отчетливости понимания. Такие
суждения, в свою очередь, помогают «разработать речевой аппарат». Артикулируя
мышление человека, эта деятельность приводит к «выправлению» самого способа
думать, который до этого акта не совсем соответствует глаголу «мыслить». Понятно,
что такая работа, имея предел, не имеет конца. Потому она и оказывается, по Бердя-
еву, в числе антропологических проблем, главная из которых - просто быть челове-
ком. Но эта «простота» оказывается сопряженной с парадоксальной задачей быть с
Богом, т.е. с Истиной. А это уже не так просто.

Подводя итог рассуждению о современной антропологической проблематике с
позиций экзистенциальной диалектики, нельзя не отметить ее своеобразный «альтер-
нативный глобализм» (А.С. Панарин)66. Согласно предпринятому исследованию,
философский метод Бердяева не есть попытка «спрятаться в кусты» интеллектуа-
лизма «в эпоху бурь и потрясений». С ее помощью нельзя отмежеваться от тех про-
цессов, которые имеют место в современном мире,-в планетарном, историческом,
социокультурном и духовном его измерениях. Констатируя, что «запустились» эти
процессы не сегодня, — но сегодня, возможно, уже недалеко время пожинать их
плоды, - «альтернативный глобализм» настаивает на возвращении в культуру сакраль-
ного ее измерения. Это не просто требование времени, требование выживания и
самосохранения. Это -условие спасения, которое более чем реально хранит человека
человеком.

Третий подраздел (3.2.3) «Проблемы философии языка» посвящен рассмот-
рению с точки зрения экзистенциальной диалектики метаморфоз и мутаций языка
в период глобализации и информационной революции 67.



Глобализация выступает одним из вариантов эсхатологии: информационные
технологии «стягивают» человечество в единое целое перед лицом нынешних и
грядущих мировых потрясений, «Глобализацию» языка, чреватую, по представле-
ниям многих современных авторов, коллапсом национальных культур, не следует,
однако, понимать буквально. Она есть некоторый «технический» процесс и, как
всякая техника, не только может, но и должна быть рассмотрена как средство, но
отнюдь не как цель культуры. В этом случае национальным культурам есть смысл
использовать данное средство для выражения своих ценностей - и здесь язык Гло-
бальной Сети онтологически ничем не отличается от языка, скажем, математики
или кинематографа. Он в той же мере универсален, в какой и самобытен.

Подобное понимание процесса глобализации само по себе есть творческий акт
сознания, необходимый для укрепления национальной самоидентификации. Правда,
согласно экзистенциальной диалектике, последнее возможно только в том случае,
если таковая имеется экзистенциально, как волевое усилие быть составляющих ее
личностей. Поэтому на фоне эмоциональных призывов антиглобалистов к «опроще-
нию», изоляционизму и т.п. уместно обратиться к эвристической ценности тех
принципов философии К А. Бердяева, которые касаются языка как живой становя-
щейся целостности, духовной по своему источнику. Главный из них — упомянутая
философема нарастания поляризации духовного процесса в современном обществе.
Отчетливо проявляясь в языке, поляризация заметна во всех сферах существования
культуры (особенно — в морали, где выражается в усугублении противостояния добра
и зла и росте числа их крайних проявлений).

С одной стороны, в процессе глобализации усиливается динамика слияния
человечества в одно духовное целое, в том числе за счет разворачивания «экзистен-
циальной коммуникации». С другой - усиливается противоположная динамика
«омертвления» духовных явлений, особенно такой смысловой единицы, как слово.
Слова мертвеют, «объективируются», утрачивают связь с исходным «горячим духов-
ным ядром». Они все чаще становятся лишь «винтиками» в механизме объекти-
вированного существования (вспоминаются современные детские игрушки, сквозь
прозрачный корпус которых просматриваются яркие детали).

«Единицей измерения» феномена «омертвения» с экзистенциально-диалекти-
ческой точки зрения является «слово-информация» Оно несет системный набор
сведений, обеспечивающий техническую реализацию той или иной программы,
объясняющий (исходя из принципа детерминизма) причины и прогнозирующий
последствия того или иного действия. Описав признаки «информационного» слова,
нельзя не задаваться вопросом: каковы же «предельные» условия трансформации
слова в информацию?

Помимо выделенной ранее «виртуальной установки» сознания, «понятийность» в
слове-информации должна уступить место «терминологичности» (слово должно иметь
точное значение (значения); все возможные значения слова должны быть принципиально
просматриваемы); прагматичность - потребляемости (слово-информацию можно и
нужно использовать в целях практической выгоды). «Глобализируясь», слово становится
расхожим оборотным средством удовлетворения потребностей (тем самым частично
обесценивая свой смысл). Таким образом, «общество потребления», как и «общество
пост-потребления», - закономерный результат современной духовной ситуации.

32



Выводы по третьей главе
1. Бердяевым разработана оригинальная версия философии культуры, которая

рассматривает судьбы и перспективы этой «глобальной неудачи»68 в сотериологичес-
ком ключе. Экзистенциальная диалектика Николая Бердяева-путь, который позво-
ляет проанализировать положение дел в современной культуре с позиций «онтологи-
ческого оптимизма», что особенно ценно в кризисную эпоху.

2. «Технический» аспект современной виртуализации сознания является одним
из симптомов и в то же время следствием эпохи кризиса. Путь преодоления кризиса
лежит через изживание «акцентуированное™» сознания на виртуализации, через
перевод ее в статус осознанно-вспомогательного, а отнюдь не центрального фено-
мена, представляющего собой средство, а не цель существования человека.

3. С точки зрения метода экзистенциальной диалектики, постмодернизм
«проиграл» один из сценариев развития духовной ситуации современности — нега-
тивный сценарий распада и умирания. Вариант, альтернативный данному, с точки
зрения Бердяева «слабо выражен»; но он существует.

4. «Спасение» культуры, преодоление тотальной виртуализации, антропо-
центризма и культуроцентризма, возможны как непрекращающееся творческое
духовное усилие, соборно осуществляемое человечеством. Один из «локусов» такой
деятельности - философия, усилие самосознания состояться, «быть».

5. Язык выражает движение мысли по спирали понимания, доступное человеку
и в то же время требующее от него напряжения всех духовных сил. Человек решает
проблему понимания как проблему своего существования. Он есть настолько,
насколько в рамках его личной судьбы возможность преодолела плен виртуализации
и вышла на простор действительности.

В заключении диссертации подводятся итоги исследования, намечены перспек-
тивы дальнейшей разработки темы и обоснованы выводы.

Метод Бердяева демонстрирует свою актуальность в ходе философского «освое-
ния» духовных проблем современности. Этот метод обладает известной гибкостью,
позволяющей считать его применение не только допустимым, но и приносящим
ценные философские, методологические, этические и даже педагогические резуль-
таты. Перспективы этого метода в философско-культурологическом анализе путей
развития общества значительны. Степень его востребованности, неуклонно возрас-
тающая в последние десятилетия, будет возрастать и дальше.

ПО ТЕМЕ ДИССЕРТАЦИИ
ОПУБЛИКОВАНЫ СЛЕДУЮЩИЕ РАБОТЫ

I. Монографии
1. Силантьева М.В. Экзистенциальные проблемы этики творчества Н. Бердяева.

М., 2002. 7,75 п.л.
2. Силантьева М.В. Экзистенциальная диалектика Н. Бердяева как метод совре-

менной философии. М., 2004. 14,25 п.л.



3. Сипантьева М В Философия культуры Н.А. Бердяева и актуальные проблемы
современности. М., 2005. 13,75 п.л.

П. Научные статьи, опубликованные в журналах, рекомендованных ВАК
1. Сипантьева М.В. Сциентизм и роль философии в образовании // Вестник

Воронежского университета. Серия Гуманитарные науки. № 2. Воронеж. 2004.
С. 266-279. 0, 8 п.л.

2. Силантьева М.В. Николай Бердяев, экзистенциальная диалектика и всеоб-
щая виртуалзация сознания в XXI веке (некоторые аспекты преподавания курса
русской философии в вузе) // Вестник МГУ. Серия «Философия». № 3. 2004. С. 30-
43.0,7 п.л.

3. Силантьева М.В. Экзистенциальная диалектика Н.А. Бердяева как метод про-
чтения постмодернистской деконструкции. Вестник Воронежского университета.
Серия Гуманитарные науки. № 1. 2005. С. 204-231. 1 п.л.

4. Силантьева М.В. Экзистенциальная диалектика Н. Бердяева о соотношении
философии, религии и культуры // Религиоведение. № 1. 2005. С. 80-88. 0,9 п.л.

III. Научные статьи, учебно-методическая литература, тезисы докладов и
выступлений

1. Силантьева М.В. Учебно-методическое пособие для студентов и аспирантов
по курсу «Философия культуры Николая Бердяева» (для студентов и аспирантов).
Москва, 2004. 1,25 п.л.

2. Силантьева М.В. Учебно-методическое пособие для студентов и аспирантов
по курсу «Проблема рациональности современной европейской философии
(экзистенциально-диалектический анализ)». Москва, 2004.3 п.л.

3. Силантьева М В. Феноменологическая редукция Э. Гуссерля и экистенциаль-
ная диалектика Н. Бердяева как историко-философская параллель // Современная
философия как феномен культуры: исследовательские традиции и новации. Материа-
лы научной конференции. Под ред. проф. А.С. Колесникова. СПб., 2001. С. 136-138.
0,2 п.л.

4. Силантьева М.В. Личность и общество: информационное пространство в све-
те философии Н. А. Бердяева//Становление информационного общества в России:
философские, политические и социокультурные проблемы. Тезисы докладов регио-
нальной межвузовской конференции. М., 2001. С. 101-104. 0,2 п.л.

5. Силантьева М.В. Учение Н.А. Бердяева о свободе в свете проблемы рели-
гиозно-философского образа человека // Религия в меняющейся России. Материа-
лы Российской научно-практической конференции. Пермь, 2002. Т. 1. С. 24-26.
0,2 п.л.

6. Силантьева М.В. Язык современной этики в свете экзистенциальной диалек-
тики Н.А. Бердяева // Человек — культура - общество. Актуальные проблемы фило-
софских политологических и религиоведческих исследований. Материалы
Международной конференции, посвященной 60-летию воссоздания философского
ф-та в структуре МГУ им. М.В. Ломоносова. М., 2002. Т. 2. С. 171-173.0,2 п.л.

7. Силантьева М В. Глобализация в эсхатологической перспективе: Н.А. Бердяев
о динамике социокультурного процесса // Информационное общество в России:
проблемы становления. Межвузовский сборник научных трудов. М., 2001. С. 136-
140.0,3 пл.

34



8. Силантьева М.В. Экзистенциальная диалектика Н. Бердяева как особая форма
рационализма // 3 Российский философский конгресс. Рационализм и культура на
пороге третьего тысячелетия. Росюв-на-Дон>. 2002. Т. 2. С. ПО. 0,1 п.л.

9. Силантьева М.В. Личностное измерение символа (экзистенциальная диалек-
тика Н.А. Бердяева о соотношении смысла и интерпретации // Текст: восприятие,
информация, интерпретация. Сборник докладов 1 Международной научной конфе-
ренции Нового Российского университетета. М., 2002. С. 299-309. 0,5 п.л.

10. Силантьева М.В. Экзистенциальная диалектика Н. Бердяева о роли интелли-
генции в русской культуре // Материалы 3 Всероссийского симпозиума «Человек
культуры». Бийск, 2002. С. 162-164. 0,2 п.л.

11. Силантьева М.В. Проблемы языка философии и науки эпохи «нового средне-
вековья» в творчестве Н. Бердяева // Современная социально-философская культура:
проблема рационального и внерационального. Материалы Международной научной
конференции. Белгород, 2003. Ч. 3. С. 150-154. 0,3 п.л.

12. Силантьева М.В. Экзистенциальная диалектика Н. Бердяева и проблема
глобализации //Материалы Международного философского конгресса. Турция, 2003
// «Философский пароход». «Философия лицом к мировым проблемам». Доклады
российских участников. Краснодар, М., 2004. С. 297-300. 0,2 п.л.

13. Силантьева М.В. Критика языческой мистики Н.А. Бердяевым. Вестник
ГАСК. М., 2003. С. 76-81.0,8 п.л.

14. Силантьева М.В. Смысл и информация. Экзистенциальная диалектика Н. Бер-
дяева об онтологических основаниях кризиса культуры. Материалы региональной
межвузовской конференции. М., 2002. С. 126-129. 0,2 п.л.

15. Силантьева М В. Философия Н.А. Бердяева в контексте постмодернистской
социологии //Тезисы докладов и выступлений на 2 Всероссийском социологическом
конгрессе «Российское общество и социология в XXI веке: социальные вызовы и
альтернативы». М., 2003. Т. 1. С. 47-48.0,1 п.л.

16. Силантьева М.В. Эстетика как онтология познания в философии Н.А. Бер-
дяева // Эстетика научного познания. Материалы Международной научной конфе-
ренции. 21-23 октября 2003 года. М„ 2001. С. 62-64. 0,1 п.л.

17. Силантьева М.В. Петербург в истории духовных исканий: синдром «начала
века» // Санкт-Петербург в диалоге цивилизаций и культур Востока и Запада. Мате-
риалы к Международной научной конференции. Санкт-Петербург, 16-18 сентября
2003 года. С. 63-65. 0,2 п.л.

18. Силантьева М.В. Ротация смысла в эпоху информационной революции //
Информационное общество в России: проблемы становления. Вып. 2. Сборник науч-
ных трудов. М., 2002. С. 134-139. 0,2 п.л.

19. Силантьева М.В. Время виртуальности или время возможности?//Инофор-
мационное общество в России: проблемы становления. Межвузовский сборник
научных трудов. Вып.З. М., 2003. С. 121-125. 0,3 пл.

20. Силантьева М.В. Экзистенциальная коммуникация в контексте глобализации
(экзистенциализм Н.А. Бердяева и философия постмодернизма о центральной
проблеме информационной революции)//Становление информационного общества
в России: философские, политические и социокультурные проблемы. Тезисы
международной научной конференции. М., 2003. С. 43-46. 0,2 п.л.

35



21. Силантьева М.В. Религия и культура в философии Н.А. Бердяева // Свеча-
2003. Истоки: толерантность в религии, культуре и образовании. Материалы между-
народных конференций. Владимир. 2003. С. 238-250. 0,5 п.л.

22. Силантьева М.В. Влияние философской антропологии Н. Бердяева на совре-
менную христианскую этику (Антоний Сурожский) // Человек в современных фило-
софских концепциях. Материалы третьей международной конференции. Волгоград,
2004. С. 601-605. 0,3 п.л.

23. Силантьева М.В. Проблемы соотношения методов науки, философии и рели-
гии в духовном наследии русской религиозной мысли //Свеча-2004. Истоки: приро-
да, наука, религия и образование. Т. 2. Материалы международных конференций.
Владимир, 2004. С. 131-132. 0,1 п.л.

Издательский центр ГАСК
Лицензия ИД № 06234 от 09.11.01

Подписано к печати 10.03.05
Усл. печ. л. 2,25. Тираж 100 экз.

125480, Москва, ул. Героев Панфиловцев, д. 39, к. 2
Тел. 725-32-98, факс 948-92-00






